Jean-Paul Sartre

Bosquejo de una teoria
de las emociones

Alianza editorial
El libro de bolsillo



Titulo original: Esquisse d’une théorie des émotions
La edicion original de esta obra ha sido publicada en

Francia con el titulo Esquisse d’'une théorie des émotions
por HERMANN, editores de ciencia y arte, Paris.
Traductora: Ménica Acheroff

Primera edicién: 1971
Tercera edicién: 2015
Cuarta reimpresion: julio 2025

Disefio de coleccién: Estrada Design
Disefio de cubierta: Manuel Estrada
Fotografia de Amador Toril

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra est4 protegido por la Ley, que establece penas
de prisién y/o multas, ademas de las correspondientes indemnizaciones por dafios y perjuicios, para
quienes reprodujeren, plagiaren, distribuyeren o comunicaren ptblicamente, en todo o en parte, una
obra literaria, artistica o cientifica, o su transformacién, interpretacién o ejecucién artistica fijada en
cualquier tipo de soporte o comunicada a través de cualquier medio, sin la preceptiva autorizacién.

© Editions HERMANN, Paris, 1965

© Alianza Editorial, S. A., Madrid, 1971, 2025
Calle Valentin Beato, 21
28037 Madrid
www.alianzaeditorial.es

PAPEL DE FIBRA
CERTIFICADA

ISBN: 978-84-9104-121-4

Depésito legal: M. 21.366-2015
Printed in Spain



Indice

9 Introduccién

31 1. Las teorias clasicas
51 2. La teoria psicoanalitica

61 3. Bosquejo de una teoria fenomenoldgica

103 Conclusién






Introduccion

Psicologia, fenomenologia
y psicologia fenomenoldgica

La psicologia es una disciplina que pretende ser
positiva, o sea, extraer sus recursos exclusiva-
mente de la experiencia. Cierto es que no nos ha-
llamos en la época de los asociacionistas, y que los
psicologos contemporaneos no se niegan a znte-
rrogar 'y a interpretar. Sin embargo, pretenden si-
tuarse ante su objeto como un fisico ante el suyo.
Ahora bien, al hablar de la psicologia contempo-
rdnea es preciso delimitar este concepto de ex-
periencia, pues, en definitiva, puede haber una
infinidad de experiencias distintas; por ejemplo,
puede ser necesario tener que decidir si existe o



Bosquejo de una teoria de las emociones

no una experiencia de las esencias o de los valo-
res, o una experiencia religiosa. El psicélogo se
propone utilizar tan sélo dos clases de experien-
cia perfectamente definidas: la que proporciona
la percepcién espacio-temporal de los cuerpos
organizados y la que suministra ese conocimiento
intuitivo de nosotros mismos llamado experien-
cia reflexiva. Cuando surgen, entre psicélogos,
discusiones sobre métodos a seguir, éstas se refie-
ren casi exclusivamente al siguiente problema:
¢son complementarios estos dos tipos de infor-
macion?, ¢debe subordinarse uno a otro?, ¢o
debe descartarse decididamente uno de ellos? Sin
embargo, todos estdn de acuerdo en un principio
esencial: su investigaciéon ha de arrancar ante
todo de los hechos. Si nos preguntamos qué es un
hecho, vemos que su definicién reside en que,
por una parte, debe hallarse en el transcurso de
una investigacion y que, por otra, se presenta
siempre como un enriquecimiento inesperado y
una novedad en relacién con los hechos anterio-
res. No debe, pues, contarse con que los hechos
se organicen por si mismos en una totalidad sinté-
tica que revele por si misma su significado. O sea,
que si se da el nombre de antropologia a una dis-
ciplina que se proponga definir la esencia del
hombre y la condicion humana, la psicologia —in-

10



Introduccién

cluso la psicologia del hombre— no es, y nunca
podra ser, una antropologia. No se propone defi-
nir y limitar a prior: el objeto de su investigacion.
La nocién de hombre aceptada por la psicologia
es totalmente empirica: existen en el mundo unos
cuantos individuos que ofrecen a la experiencia
caracteres andlogos. Ademas, algunas otras cien-
cias, como la sociologia y la fisiologia, nos ensenan
que existen ciertos lazos objetivos entre estos indi-
viduos. Ello basta para que el psicélogo acepte —con
prudencia y como hipétesis de trabajo— el limitar
provisionalmente sus investigaciones a este grupo
de individuos. En efecto, los medios de informa-
cién de que disponemos acerca de ellos son mas
facilmente accesibles, ya que viven en sociedad,
poseen un lenguaje y dejan testimonio de si mis-
mos. Pero el psicélogo no se compromete: ignora
si la nocién de hombre es arbitraria o no. Puede
ser demasiado amplia: no hay nada que demuestre
que el hombre primitivo australiano pueda in-
cluirse en la misma clase psicoldgica que el obrero
norteamericano del afio 1939. Puede ser derzasia-
do estrecha: no hay nada que demuestre que haya
un abismo entre los monos superiores y un hom-
bre. Sea como fuere, el psicélogo se niega absolu-
tamente a considerar a los hombres que le rodean
como sus semejantes. Esta nocién de similitud, a

11



Bosquejo de una teoria de las emociones

partir de la cual podria tal vez edificarse una an-
tropologia, le parece irrisoria y peligrosa. Si admi-
tira —con las salvedades antes mencionadas— que
él es un hombre, es decir, que forma parte de la
categoria provisionalmente aislada. Pero estimara
que este caracter de hombre ha de serle conferi-
do a posteriori y que él no puede, como miembro
de esta categoria, constituir un objeto de estudio
privilegiado, a no ser para mayor comodidad de
los experimentos. Se enterara pues por los demds
de que es un hombre, y su naturaleza de hombre
no le sera revelada de modo especial con el pre-
texto de que él mismo es el objeto de su estudio.
La introspeccién sélo proporciona en este caso, al
igual que en la experimentacion «objetiva», unos
hechos. Si ha de aparecer en el futuro un con-
cepto riguroso de hombre —lo cual también resul-
ta problematico—, este concepto sélo podra cons-
tituir el colofén de una ciencia ya hecha; o sea, su
aparicion queda aplazada indefinidamente. Y aun
asi, solo seria una hipétesis unificadora inventada
para coordinar y jerarquizar la infinita serie de he-
chos puestos ya de manifiesto. Es decir, que si al-
guna vez llega a cobrar un significado positivo la
idea de hombre, ésta s6lo podra ser una conjetura
tendente a restablecer unas conexiones entre unos
datos dispares, y su verosimilitud sélo serd una

12



Introduccién

consecuencia de su éxito. Pierce definia la hipdte-
sis como la suma de los resultados experimentales
que permite prever. Asi pues, la idea de hombre
no podra ser sino la suma de los hechos averigua-
dos que aquélla permita unir entre si. Sin embar-
go, si algunos psicélogos utilizaran determinado
concepto del hombre antes de que tal sintesis fue-
ra posible, sélo podrian hacerlo a titulo rigurosa-
mente personal y como guia o, mejor, como idea
en el sentido kantiano de la palabra; y su primer
deber serfa no perder nunca de vista que se trata
tan s6lo de un concepto regulador.

El resultado de tantas precauciones es que la psi-
cologia, en la medida en que pretende ser una cien-
cia, sélo puede proporcionar una serie de hechos
heterdclitos, la mayoria de los cuales no guardan
relacién alguna entre si. ¢Hay algo m4s distinto,
por ejemplo, que el estudio de la ilusién estrobos-
copica y el del complejo de inferioridad? Este de-
sorden no es casual, sino que procede de los mis-
mos principios de la ciencia psicolégica. Esperar el
hecho es, por definicion, esperar lo aislado; es prefe-
rir, por positivismo, lo accidental a lo esencial, lo
contingente a lo necesario, el desorden al orden; es
rechazar, por principio, lo esencial hacia el porve-

13



Bosquejo de una teoria de las emociones

nir: «sera para mas adelante, cuando hayamos reu-
nido bastantes hechos». Los psicélogos no se dan
cuenta, en efecto, de que resulta tan imposible al-
canzar la esencia acumulando accidentes como lle-
gar a la unidad afiadiendo indefinidamente ntime-
ros a la derecha de 0,99. Si su Ginica meta consiste
en acumular conocimientos fragmentarios, nada
hay que objetar; sélo que no vemos el interés de
esta labor de coleccionista. Pero si, en su modestia,
les anima a los psicélogos la esperanza, loable en s,
de que mas adelante, basiandose en sus monogra-
fias, llevaran a cabo una sintesis antropoldgica, se
hallan en total contradiccion consigo mismos. Pue-
den objetarnos que ése es precisamente el método
y la aspiracion de las ciencias de la naturaleza.
Contestaremos que las ciencias de la naturaleza no
se proponen conocer e/ mundo sino las condicio-
nes de posibilidad de ciertos fenémenos generales.
Hace tiempo que esta nocion de 7zundo se ha esfu-
mado bajo la critica de los metoddlogos precisa-
mente porque no cabe aplicar los métodos de las
ciencias positivas y esperar a la vez que éstos nos
permitan un dia descubrir el sentido de esa totali-
dad sintética llamada 7zundo. Ahora bien, el honz-
bre es un ser del mismo tipo que el 7zundo; puede
incluso, como cree Heidegger, que las nociones de
mundo y de «realidad-humana» (Dasezn) sean in-

14



Introduccién

separables. Este es precisamente el motivo por el
que la psicologia ha de resignarse a no alcanzar la
realidad humana, si es que ésta existe.

¢Qué resultado daran los principios y los métodos
del psicologo aplicados a un ejemplo particular,
como el estudio de las emociones, por ejemplo?
En primer lugar, nuestro conocimiento de la emo-
cién se sumara desde fuera a los demas conoci-
mientos acerca del ser psiquico. La emocién se
presentard como una novedad irreductible con
respecto a los fenémenos de atencién, memoria,
percepcion, etc. Por mucho que, en efecto, exa-
minemos estos fendmenos y la nocion empirica
que nos formamos de ellos segtin los psicélogos,
por mds que les demos vuelta una y otra vez a
nuestro antojo, no descubriremos en ellos el me-
nor lazo esencial con la emocién. El psicélogo ad-
mite, sin embargo, que el hombre tiene emocio-
nes porque la experiencia se lo ensefia. Asi pues,
la emocion es, ante todo, y por principio, un acci-
dente. Los tratados de psicologia suelen dedicarle
un capitulo que sigue a otros capitulos, como el
calcio en los tratados de quimica sigue al hidroge-
no o al azufre. Al psicélogo le pareceria indtil y
absurdo estudiar las condiciones de posibilidad de

15



Bosquejo de una teoria de las emociones

una emocion, o sea, preguntarse si la misma es-
tructura de la realidad humana hace posibles las
emociones y céz0 las hace posibles: ¢de qué sirve
preguntarse acerca de la posibilidad de la emo-
cion, si precisamente es? El psicélogo recurrira
también a la experiencia para establecer los limites
de los fenémenos emotivos y su definicién. A decir
verdad, llegado este punto, podria darse cuenta de
que ya tiene una zdea de la emocion, puesto que,
tras un examen de los hechos, trazara una linea di-
visoria entre los hechos de emocién y los que no lo
son: ¢cémo podria, en efecto, la experiencia pro-
porcionarle un principio de division si no lo tuvie-
ra ya desde antes? Pero el psicélogo prefiere ate-
nerse a la creencia de que los hechos se han
agrupado por si mismos ante su mirada. De lo que
se trata ahora es simplemente de estudiar estas
emociones que acaban de ser aisladas. Para ello se
decidira crear situaciones emocionantes o dirigirse
a esos sujetos particularmente emotivos que nos
ofrece la patologia. Nos dedicaremos entonces a
determinar los factores de este complejo estado,
aislaremos las reacciones corporales —que podre-
mos, por cierto, establecer con la maxima preci-
sion—, las conductas y el estado de conciencia pro-
piamente dichos. A partir de ahi podremos
formular nuestras leyes y proponer nuestras expli-

16



Introduccién

caciones; es decir, trataremos de enlazar estas tres
clases de factores en un orden irreversible. Si soy
partidario de la teoria intelectualista, por ejemplo,
estableceré una sucesién constante e irreversible
entre el estado intimo considerado como antece-
dente y los trastornos fisioldgicos considerados
como consecuentes. Si, por el contrario, pienso,
como los partidarios de la teoria periférica, que
«una madre esta triste porque llora», s6lo me limi-
taré, en el fondo, a invertir el orden de los factores.
Sea como fuere, lo que si es seguro es que buscaré
la explicacion o las leyes de la emocion, no en unas
estructuras generales y esenciales de la realidad
humana, sino, por el contrario, ez los procesos de la
misma emocion, de tal modo que ésta, incluso de-
bidamente descrita y explicada, siempre seguira
siendo un hecho entre otros, un hecho cerrado so-
bre si mismo que no permitira nunca ni compren-
der algo que esté fuera de él, ni aprehender, a tra-
vés de él, la realidad esencial del hombre.

Fue por reaccion contra las insuficiencias de la
psicologia y del psicologismo por lo que aparecio,
hara unos treinta afos, una disciplina nueva, la
fenomenologia. A su fundador, Husserl, le llamé
primero la atencién la verdad siguiente: hay in-

17



Bosquejo de una teoria de las emociones

conmensurabilidad entre las esencias y los hechos, y
quien empiece su indagacién por los hechos no lo-
grard nunca hallar las esencias. Buscando los he-
chos psiquicos, que constituyen la base de la acti-
tud aritmética del hombre que estia contando y
calculando, nunca lograré reconstituir las esen-
cias aritméticas de unidad, niimero y operacio-
nes. Sin renunciar, sin embargo, a la idea de expe-
riencia (el principio de la fenomenologia es ir «a
las cosas mismas» y la base de su método es la
intuicion eidética), es preciso al menos flexibili-
zarla y dejar un puesto a la experiencia de las
esencias y los valores; es preciso reconocer inclu-
so que solo las esencias permiten clasificar y exa-
minar los hechos. Si no recurriéramos implicita-
mente a la esencia de emocién, nos resultaria
imposible distinguir en el camulo de los hechos
psiquicos el grupo particular de los hechos de la
emotividad. Dado que se ha recurrido implicita-
mente a la esencia de la emocién, la fenomenolo-
gia prescribira recurrir a ella explicitamente y es-
tablecer de una vez para siempre, mediante unos
conceptos, el contenido de esa esencia. Se conci-
be que para ello la idea de hombre no pueda ser
un concepto empirico, producto de las generali-
zaciones historicas; por el contrario, para propor-
cionar una base sélida a las generalizaciones del

18



Introduccién

psicologo necesitamos utilizar sin confesarlo la
esencia a priori de ser humano. Pero, ademas, la
psicologia, ciencia de determinados hechos hu-
manos, no puede ser un comienzo porque los he-
chos psiquicos con que topamos no son nunca
hechos primeros, sino, en su estructura esencial,
reacciones del hombre contra el mundo; presu-
ponen, pues, al hombre y al mundo, y sélo pue-
den cobrar su verdadero significado dilucidando
antes estas dos nociones. Si queremos fundar una
psicologia, habra que remontarse mas alla de lo
psiquico, mas alla de la situacién del hombre en
el mundo, hasta los origenes del hombre, del mun-
do y de lo psiquico: la conciencia trascendental y
constitutiva a la que llegamos mediante la «re-
duccién fenomenolégica» o «puesta del mundo
entre paréntesis». Esta conciencia es la que hay que
consultar, y lo que da valor a sus respuestas es que es
precisamente 7zia. Asi pues, Husserl sabe sacar
provecho de esta absoluta proximidad de la con-
ciencia con respecto a si misma, proximidad que
el psicologo no ha querido aprovechar. Saca par-
tido de ella con discernimiento y con total garan-
tia, puesto que toda conciencia existe en la medi-
da exacta en que es conciencia de existir. Pero
tanto en este caso como en el anterior, Husserl se
niega a consultar a la conciencia sobre hechos: en

19



Bosquejo de una teoria de las emociones

ese caso encontrariamos de nuevo en el plano
trascendental el desorden de la psicologia. Lo
que tratard de describir y de establecer por medio
de conceptos son precisamente las esencias que
presiden el desarrollo del campo trascendental.
Habr4 pues, por ejemplo, una fenomenologia de
la emocién que, tras haber «puesto el mundo en-
tre paréntesis», estudiard la emocién como feno-
meno trascendental puro; y no dirigiéndose a
unas emociones particulares, sino tratando de al-
canzar y dilucidar la esencia trascendental de la
emocioén como tipo organizado de conciencia. De
esta absoluta proximidad del indagador y del ob-
jeto indagado partira también otro fenomendlo-
go: Heidegger. Lo que diferenciara cualquier in-
dagacion sobre el hombre de los demis tipos de
investigacion rigurosa es precisamente el hecho
privilegiado de que la realidad humana es 7oso-
tros mismos: «El ente cuyo analisis es nuestro
problema somos nosotros mismos —escribe Hei-
degger—. El ser de este ente es mio»'. Ahora bien,
no resulta indiferente que esta realidad humana
sea yo porque, precisamente para la realidad hu-
mana, existir es siempre asumir su ser; es decir,

1. Heidegger, E/ Ser y el Tiempo, traduccién de José Gaos,
Fondo de Cultura Econémica, México, 1987 [1951].

20



