
María Zambrano

El pensamiento vivo 
de Séneca 

Prólogo de Lucía Hernández Soler



Esta edición reproduce la f ijación del texto que hizo Ricardo Tejada en el 
Vol. II - Libros (1940-1950) de las OO.CC. de María Zambrano, 2016.

Primera edición: enero de 2026

Diseño de colección: Estrada Design 
Diseño de cubierta: Manuel Estrada
Fotografía de Lucía Moreno y Miguel S. Moñita 

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra está protegido por la Ley, que establece penas 
de prisión y/o multas, además de las correspondientes indemnizaciones por daños y perjuicios, para 
quienes reprodujeren, plagiaren, distribuyeren o comunicaren públicamente, en todo o en parte, una 
obra literaria, artística o científica, o su transformación, interpretación o ejecución artística fijada en 
cualquier tipo de soporte o comunicada a través de cualquier medio, sin la preceptiva autorización. 

©  Fundación María Zambrano, 2016 
©  del prólogo: Lucía Hernández Soler, 2026
©  Alianza Editorial, S. A., Madrid, 2026
 Calle Valentín Beato, 21 
 28037 Madrid
 www.alianzaeditorial.es

ISBN: 979-13-7009-117-0 
Depósito legal: M-19851-2025
Printed in Spain



7

Índice

 9 Prólogo, por Lucía Hernández Soler

El pensamiento vivo de Séneca
 33 Introducción
 33  Actualidad de Séneca
 38  Universalidad de Séneca
 42  Séneca mediador
 42  La hora de Séneca
 46  La razón desvalida
 55  Séneca vivo
 59  Un sabio
 66  Un político
 69  Un padre
 76  Descubrimiento del tiempo
 80  La muerte
 83  Dulcifi cación de la razón
 84  La resignación

 89 Páginas escogidas de Séneca
 89  Consolación a Polibio
 90  Consolación a Helvia
 99  Consolación a Marcia
 105  De la tranquilidad del ánimo



8

Índice

 126   De la constancia del sabio y que en él no puede caer 
injuria

 137  De la brevedad de la vida
 151  De la vida bienaventurada
 164  De la clemencia
 173  De los siete benefi cios
 178  Cuestiones naturales
 186  Cartas a Lucilio



9

Prólogo

Toda vida es camino y nada 

hay tan aleccionador, más 

misericordioso que el dejar 

sus huellas, que el trazar ras-

tros.

María Zambrano

Leer es transitar. La lectura de El pensamiento vivo de Sé-
neca de María Zambrano (1904-1991) supone adentrar-
se en los surcos que dejan las ideas y las vivencias profun-
das a través de las coordenadas de espacio y tiempo; es 
situarse en los lugares limítrofes y conectados entre la fi-
losofía, la ética, la poesía y lo místico para contemplar 
aquello que aún somos. Caminantes temporales.

T ransitamos una tierra que nos constituye mientras 
pasamos por ella, tanto si la heredamos como si hemos 
de huir, la tierra como determinante que empolva las 
huellas de aquellos y aquellas que, como Zambrano y 
Séneca (4 a. C.-65 d. C.), como el Séneca de Zambrano 
y la Zambrano del ahora, traen al presente caminos tran-
sitados, pero a la vez siempre nuevos, aquí, en nuestras 



10

Lucía Hernández Soler

manos, surcos que recorrer otra vez en forma de palabra 
escrita.

María Zambrano acaricia los límites entre la filosofía 
y la poesía, y así, este Pensamiento vivo de Séneca es inhe-
rente a su transitar por diferentes territorios y fronteras 
ya sea en calidad de oriunda, exiliada, aislada, invitada, 
huida, regresada o rememorada. Un camino de idas y 
vueltas al que acompañó significativamente el tiempo 
que en un movimiento de sístole la impulsó a cuarenta y 
cinco años de exilio (destierro como prefirió ella califi-
car este intervalo) del que hizo identidad fronteriza.

El pensamiento vivo de Séneca es reflexión y reflejo des-
de fuera de una España fragmentada, fratricida y venci-
da por el autoritarismo de corte fascista y nacionalcató-
lico que tuvo su inicio tras el golpe de estado de  1936, la 
posterior contienda y los cuarenta años de régimen dic-
tatorial franquista. Una guía literaria para hacer frente a 
la irracionalidad, la barbarie de la Segunda Guerra Mun-
dial, el desamparo, la pérdida, las ausencias y, en última 
instancia, la muerte. 

Zambrano es la riqueza del pensamiento filosófico 
con nombre de mujer en una intelectualidad dominada 
por los hombres, que abrió camino y que entrelaza gene-
raciones de pensamiento, siendo discípula de Antonio 
Machado, Ortega y Gasset, Miguel de Unamuno o Zu-
biri.

Coetánea, compañera y amiga de integrantes de la ge-
neración del 27 como Luis Cernuda, Emilio Prados, 
Miguel Hernández, Jorge Guillén, García Lorca o Ra-



11

Prólogo

fael Alberti, María Zambrano será una luminosa cabeza 
sin sombrero muy unida a Concha Méndez, Maruja Ma-
llo y Rosa Chacel. Pioneras, referentes y creadoras del 
pensamiento con nombre y voz de mujer en la historia 
de España y Europa, unas Sinsombrero ensombrecidas 
por un sistema de estudio y de acceso y divulgación del 
conocimiento, que aún a día de hoy persiste en su mira-
da patriarcal y no termina de sacarlas de la caverna plató-
nica donde refulgen sus obras y su legado, esperando a 
ocupar el lugar que merecen en la historia.

Zambrano también es Francia, París, en sus continuas 
referencias a Bergson, la ciudad donde entablará contac-
tos con Albert Camus y René Char, y posteriormente 
con Emil M. Cioran. Es América, donde fue acogida y 
amparada como tantas y tantos exiliados en Cuba, Chi-
le, Puerto Rico y México, donde encontrará como aside-
ro intelectual y amistoso a Daniel Cosío Villegas y a Al-
fonso Reyes. Es la Roma del exilio y el reencuentro 
donde su cuerpo teórico se entrelaza con Elena Croce, 
Emil Cioran, de nuevo, Elémire Zolla, Ramón Gaya y 
Jorge Guillén.

Es el remanso en el claro del bosque de La Pièce, es Gi-
nebra, donde situarse, es el Madrid de una incipiente so-
cialdemocracia al que volver. Y es, en definitiva, esa Es-
paña que la recibe en los últimos años de su vida con 
honores como Hija Predilecta de Andalucía, Doctora 
honoris causa por la Universidad de Málaga y primera 
mujer en España en recibir el Premio Miguel de Cervan-
tes.



12

Lucía Hernández Soler

Es el descanso que acaba en lo cercano, un movimien-
to de diástole que se transforma en un guiño a la infan-
cia machadiana, casi como un brindis a su maestro, en 
su Vélez-Málaga natal, del Valle de la Axarquía, donde 
descansa su cuerpo rodeado de montes y en una de cu-
yas calles se ubica la Fundación María Zambrano, cuya 
llama hace perdurar y alumbrar a pensadores venideros 
seducidos por el pensamiento vívido de Zambrano.

Leer a Zambrano es sucumbir ante una palabra escrita 
para razonar sintiendo, en analogía con el Séneca que 
nos dibuja en este libro y que posee un cierto compás 
musical. De ahí que el método para abordar El pensa-
miento vivo de Séneca sea dejarnos seducir por la hibrida-
ción de la filosofía, la música, la poesía y la pasión, al 
modo del pathos griego, con el que escribe un libro co-hos griego, con el que escribe un libro co-
nectado con toda su obra como «gajos» de una misma 
«naranja» como ella misma define su creación en 1987 
a modo de retrospectiva en sus Textos autobiográficos.

Mi obra, no tengo más remedio que llamarla así, tiene un 
sentido circular, es como gajos de una naranja, no hay que 
mirarla con criterios de primero, segundo y tercero. Es 
cómo un árbol, cuyo germen o raíz no se pierde aunque se 
ramifique1.

Este gajo que es El pensamiento vivo de Séneca está 
engarzado con las corrientes críticas europeas de fina-

1. Zambrano, M. (2025). Palabra en libertad: Textos autobiográfi cos. Sabina 
Editorial. pág. 137.



13

Prólogo

les del xix  y principios del xx, que desarrollaron la crí-
tica ante el racionalismo técnico y científico, con los 
ideales de la razón ilustrada que devino en el auge de 
los regímenes autoritarios, la alienación humana y su 
de sembocadura en la barbarie de la Segunda Guerra 
Mundial y el genocidio. La filósofa malagueña, here-
dera de la corriente vitalista y pragmática de Ortega y 
Gasset (y este a su vez de Nietzsche y Schopenhauer) se 
sitúa en la crítica a la razón occidental, técnica, cienti-
fista, y apolínea que devino en lo contrario: el triunfo 
de la sinrazón.

Pero… ¿por qué Séneca? y ¿Qué había en el estoico 
hispanorromano del siglo i a.  C, y de destino trágico, 
que alentase? ¿Y qué hay de vivo hoy en este Séneca de 
Zambrano?

Propongo un camino de ida y vuelta a la hora de 
abordar esta obra, por lo que, además de la interroga-
ción sobre qué tipo de texto de Zambrano es este ante 
el que nos encontramos, resulta relevante preguntar-
nos, no solamente qué tenemos entre manos, sino 
también cómo ha llegado hasta aquí y por qué ahora; 
desde dónde lo escribe la f ilósofa malagueña y desde 
dónde lo estamos leyendo; así, transitando ese cami-
no, encontraremos el punto de encuentro a través del 
tiempo que reaviva a día de hoy este Pensamiento vivo 
de Séneca.

Me duele cuando se olvida, que he descubierto o se me han 
descubierto tres modos de razón: la razón cotidiana (y esto 



14

Lucía Hernández Soler

está reconocido), la razón mediadora, que aparece en el pró-
logo del Pensamiento vivo de Séneca, y la razón poética2.

María Zambrano, teje un hilo finísimo entre búsque-
da de la verdad y revelación, su obra está caracterizada 
por la mezcla de lo poético, literario y filosófico, y por 
ello no es de extrañar que a la hora de llevar a cabo una 
profunda reflexión filosófica se situé en la Pangea del 
pensamiento occidental, donde la razón y lo mítico con-
viven: la Grecia de los presocráticos.

La filósofa habla de descubrimiento en el sentido de la
aletheia griega, concepto por el cual encontrar la verdad 
es la acción de desvelar, eliminar las capas que envuelven 
lo puro y que se encuentra en las entrañas de uno mismo. 
Esta será la «razón mediadora», la fórmula y método del 
discurrir el entendimiento más allá de la razón pura y abs-
tracta; será por lo tanto razón de lo concreto y ponderado, 
el juicio derivado de la experiencia y extracto de lo vivido.

Será precisamente en la propia introducción escrita por 
María Zambrano para la primera edición de este libro en 
1944, donde expondrá los motivos, siendo el filósofo Séne-
ca para Zambrano un sustrato subyacente en el pensamien-
to español con independencia de la clase o el estatus, una 
figura transversal donde remarca su carácter popular que 
«está hondamente en las entrañas de todo lo español»3.

2. Ibíd., pág. 26.
3. Zambrano, M. (2016). Obras completas II. Libros (1940-1950). El 
pensamiento vivo de Séneca. Galaxia Gutenberg. pág. 154, en adelante = 
OC II.



15

Prólogo

La filosofía de Séneca tendrá así, para Zambrano, un 
marcado carácter político y lo convertirá en nexo del 
pensamiento español, se encuentren en la situación 
que se encuentren los españoles, tras la diáspora propi-
ciada por la guerra civil y el posterior régimen dictato-
rial franquista; pero también, la filosofía de Séneca será 
guía ética; concebida por Zambrano como un método, 
una forma de discurrir del entendimiento, que va de lo 
abstracto a lo concreto, que siente y se apasiona, que se 
apiada de la fragilidad de lo humano y de sus limitacio-
nes y que se resigna ante lo trágico de la realidad, por lo 
cual también es una ética que supondrá la antesala de su 
razón poética.

La pensadora ya había dedicado parte de su reflexión a 
la figura de Séneca durante los años de la contienda y su 
resistencia al golpe militar en España como es el caso de 
«Un camino español. Séneca o la resignación», publica-
do en 1938 en Hora de España y «La cuestión del estoi-
cismo español» publicado en 1939 en Pensamiento y 
poesía en la vida española, y será El pensamiento vivo de 
Séneca editado ya desde el exilio en 1944 por la editorial 
Losada en Argentina, la obra que tendrá el ánimo de 
procurar convertirse en asidero anímico y fórmula de vida. 
Un camino en un sentido machadiano del término.

Un libro calificado de «arrinconado» y «mudo» por 
el profesor Ricardo Tejada, dado que llegará a España en 
1965, veintiún años después de su publicación y alcan-
zará su predicamento en la década de los 80, siendo 
eclipsado por otras obras de Zambrano, tratándose de 



16

Lucía Hernández Soler

un texto que «ha dialogado muy poco tanto con los fi-
lósofos especializados en la antigüedad como con el con-
junto de la comunidad filosófica española»4. 

Tenemos, por lo tanto, entre nuestras manos, una rara 
avis, tardía y madurada por el tiempo, un libro para el 
que la propia autora no escribió nuevas introducciones 
y prólogos en las distintas ediciones que ha tenido, tras 
la primera en 1944, y cuyo formato resulta llamativo de 
entrada, ya que se divide en dos partes. La primera desa-
rrolla el afloramiento y adopción de la razón mediadora 
encarnada en Séneca como guía para afrontar el presen-
te y la segunda está constituida por una selección de pá-
ginas escogidas por la autora de las Cartas a Lucilio de 
Séneca (Epistolae morales ad Lucilium 62-65 d.  C) y 
otras obras, y que le sirven para atestiguar la vigencia del 
estoico hispanorromano defendida en la primera parte 
del libro, con el reto de inspirar una trascendencia mo-
ral, anímica y filosófica en una época de desconsuelo y 
ante el triunfo de la irracionalidad.

Y ahora pensemos… ¿Desde dónde nos volvemos a en-
contrar con El Pensamiento vivo de Séneca? y ¿Qué tiem-
pos corren para la «razón mediadora»?

Nuestro ahora, independientemente de la ubicación y 
el contexto social y político en el que nos encontremos 
viene determinado por unos constituyentes básicos, que 
el filósofo y sociólogo Zygmunt Bauman denominó 
Modernidad líquida. Una sociedad caracterizada por la 

4. Presentación de Ricardo Tejada al libro El Pensamiento vivo de Séneca, 
OC II, pág. 133.



17

Prólogo

radical y violenta globalización económica que rompe 
puentes culturales, lazos sólidos de filiación con los 
otros y genera exclusión y hostilidad, devenidos movi-
mientos migratorios a gran escala, violencia, apátridas y 
desposeídos.

Un presente donde la digitalización y la tecnologiza-
ción de la vida cotidiana y las relaciones humanas se de-
sarrollan mediadas a través de pantallas, y donde la ne-
cesidad de inmediatez deviene ansiedad, individual y 
colectiva, con el resultado de la ausencia de solidez.

El conocimiento está atomizado en su especialización, 
los saberes fragmentados, y la razón humana se debate 
entre la inmensidad del acceso a todo y el negacionismo 
que reacciona ante la abundancia informativa a modo 
de patada burda de la razón hacia lo razonable, y donde 
Chat GPT, es referencia y dicta sentencia. La actual po-
larización política a nivel global, está inundada de dis-
cursos totalitarios a la vez que pueriles, que buscan la 
identidad individual en una comunidad artificial edifi-
cada en la negación del otro, y en la competencia.

Tenemos en nuestras manos El pensamiento vivo de Sé-
neca mientras estamos insertos en un contexto sociológi-
co de anestesia colectiva a gran escala donde asistimos, 
también a día de hoy, a percibir la barbarie genocida, re-
transmitida al instante ante la imposibilidad manifiesta y 
cómplice que nos convierte en espectadores aletargados.

¿No es acaso este tiempo de modernidad líquida, de 
búsqueda de identidad, y de generación de apátridas y 
desterrados continuos un tiempo donde «una razón 



18

Lucía Hernández Soler

mediadora», un Séneca de Zambrano se nos puede pre-
sentar como un seductor camino?… ¿Desde dónde escri-
be Zambrano su Séneca de 1944? 

Este Séneca es la tercera obra de María Zambrano en 
la que reflexiona sobre el denominado senequismo espa-
ñol, pero es la única en la que aborda la figura del estoico 
de forma íntegra y ya como desterrada, fuera de España, 
en México, en la Casa de la Cultura «tierra luminosa»5

que hace posible la pervivencia de la intelectualidad de 
los exiliados. 

La filósofa malagueña no habla en el libro de la bús-
queda sino de la vuelta de Séneca, no se trata de una in-
dagación filosófica, sino de un rescate, una anamnesis al 
modo Socrático que indaga lo profundo de uno mismo 
y desde el presente y que emerge para mediar, curar, y 
enseñar a asumir la circunstancias; en este caso, el exilio, 
la desposesión, la guerra y la violencia; por eso Séneca re-
gresa, porque lo hemos buscado «como un palimpsesto 
debajo de nuestra angustia»6.

Zambrano es porosa a la corriente filosófica en tor-
no al estoicismo iniciada en España por Ángel Ganivet 
y Menéndez Pelayo, referenciada y discutida por Una-
muno y Ortega, donde encontraba, en un estoicismo 
con cierto acento andaluz, el alivio a los estados de 
frustración y pérdida colonial, a la vez que dibujaba un 
horizonte como un toque romántico y mítico de lo es-
pañol.

5. OC II, pág. 156.
6. OC II,  pág. 157.



19

Prólogo

Pero la figura de Séneca no será para Zambrano el fin 
que justifique la idea de los esencialismos, o los idealis-
mos románticos respecto a la identidad, sino que será 
más bien un vínculo transversal, un referente, una guía 
ética, una inspiración y una pretensión de fe, no de lo es-
pañol, sino para los españoles. Una fórmula de autoco-
nocimiento y cobijo, en la figura del filósofo, desde 
donde reconocerse en las vivencias compartidas, en un 
año 1944 enmarcado dentro de la atrocidad de la Segun-
da Guerra Mundial, en el dolor y el destierro de la guerra 
civil española y en la continua búsqueda de una filoso-
fía de aliento y no de ocaso.

El estoicismo y Séneca: una «filosofía de ocasos»

La costra que deja la guerra, cualquier guerra, indepen-
dientemente de las coordenadas espaciotemporales don-
de haya sucedido la atrocidad, es una prominente cicatriz 
que aflora en forma de trauma sociológico, que supura a 
lo largo de las generaciones, y que se manifiesta en los tér-
minos del binomio éxito-fracaso, victoria-derrota, domi-
nación-subyugación y en el más difícil de superar colecti-
vamente que es el de pertenencia-desposesión.

España, especialista en ocasos, sufre uno de sus tantos 
ensombrecimientos con el final de La guerra hispano-
estadounidense que culminó en 1898 con el Tratado de 
París y la pérdida por parte de España de su soberanía so-
bre Cuba, Puerto Rico y Filipinas. La intelectualidad 



20

Lucía Hernández Soler

del pensamiento español reacciona y rellena desde dentro 
la pérdida de fuera en busca de lo inmanente, lo genuino, 
lo puro, la esencia de lo español. Y, para ello, nada como 
una «filosofía para épocas de ocaso» como el estoicismo, 
basado en la mesura, la resignación, la aceptación, el con-
suelo y el racionalismo que media. Nada como un estoi-
cismo con raíces hispanas para aliviar la cicatriz.

El escritor y diplomático Ángel Ganivet (1865-1898), 
precursor de la generación del 98, adoptó y adaptó el es-
toicismo de Séneca a lo constitutivo y definitorio de ser 
español, de modo que en su Idearium español, publica-
do en 1897, considera al estoicismo de Séneca el eje ver-
tebrador de la propia esencia hispánica y es descrito por 
Zambrano como «un libro bellísimo, de esa especie que 
puede salir de la propia conciencia y que el español finge 
no haber leído»7.

Marcelino Menéndez Pelayo (1856-1912) elaborará 
una geografía cronológica de una saga de padres de lo es-
pañol desde Séneca a Averroes y Maimónides, pasando 
por Alfonso X el Sabio, Raimundo Lulio, Luis Vives o 
Francisco Suárez y Arias Montano. En la obra Los gran-
des polígrafos españoles editada en 1944, acuña el térmi-les
no para referirse a las figuras más representativas en la 
creación de corrientes de pensamiento, que a su vez ge-
nerarán nuevos paradigmas en el transcurso histórico 
por su carácter transformador y creador8.

7. María Zambrano. OC I, pág. 156.
8. Gallardo, M. Á. G. (2012). «La noción de “polígrafo” en Menéndez Pe-
7. María Zambrano. OC I, pág. 156.7. María Zambrano. OC I, pág. 156.

layo». Revista Cálamo FASPE, (60), 105-110.mo FASPEmo FASPE



21

Prólogo

Pero el caso de María Zambrano es diferente. En ella 
encontramos una superación de los esencialismos iden-
titarios de Ganivet y Menéndez Pelayo; ella no buscará el 
idealismo, sino lo común y compartido, aunando inte-
lectualidad y saber popular.

En la introducción a El pensamiento vivo de Séneca, 
Zambrano deja claro que su objetivo no es entrar en 
nuevas disquisiciones acerca de qué constituye lo espa-
ñol, sino que busca un nexo entre el pueblo español con 
independencia de su circunstancia, un vínculo que tras-
cienda el espacio-tiempo concreto. Por tanto  buscará en 
el legado del filósofo estoico, romano, hispano y sureño 
«una medicina para el alma» y «un camino»9. El Séne-
ca de Zambrano será, por tanto, un salvoconducto para 
la esperanza ante la adversidad, asumiendo las circuns-
tancias de forma consciente, sintiente y sin rencor.

Séneca es una cuestión viva para el español de hoy, cual-
quiera que sea su posición política, su situación dentro o 
fuera de España. Porque Séneca es uno de los modos esen-
ciales en que el español ha tenido de encararse con la vida, 
de navegar por ella10.

La figura de Séneca se convierte así, para Zambrano, en 
un asidero común entre españoles que a su vez trasciende, 

9. Bundgard, A. (1998). «El binomio España-Europa en el pensamiento de 
Zambrano, Ferrater Mora y Ortega y Gasset». En Claves de la razón poética: 
María Zambrano: un pensamiento en el orden del tiempo (págs. 43-54).
10. OC II, pág. 153.



22

Lucía Hernández Soler

ya no solo desde su ética. Más bien se trata de una filosofía 
que promulga la mesura, la aceptación, el equilibrio y la re-
signación ante la vida y la muerte como algo consustancial 
a lo humano y a la naturaleza. En este sentido, la pensadora 
malagueña desarrolla una analogía histórica y emocional 
entre el declive del Imperio romano y la pérdida de los va-
lores en su decadencia y el declive de la razón ilustrada con 
el auge de movimientos totalitarios del siglo xx.

La vida era de nuevo una pesadilla; los antiguos y desiguales 
dioses ya vencidos por la filosofía, con nombre de Empera-
dor, estaban en el poder sin elemento poético alguno, sin 
esa cierta libertad que los antiguos dioses dejaban. Era el re-
torno al mundo del rencor y de la venganza; al mundo del 
delirio y del capricho, pero viéndolo ya instaurado, victo-
rioso, sin restricción alguna: totalitario (pág. 50).

El senequismo en Zambrano adquiere una dimensión, 
existencial, ética y política, tanto por su filosofía como 
por el modo de adecuarla a su propia vida, desde una re-
sistencia pasiva, indolente y resignada, consciente y con 
un destino trágico, como fue afrontar la muerte desde el 
suicidio, en un acto de entrega radical y sin rencor ante la 
sinrazón del poder y sabiéndose por un lado ser finito y a 
su vez derrotado por una política desnor tada.

A la melancolía, por el correr del tiempo, del que se 
sabe sumido en la naturaleza, se ha unido ahora la amar-
gura infinita de sentirse a merced del poder, ejercido 
con bárbara grandeza (pág. 47).



23

Prólogo

El poder ejercido con «bárbara grandeza» expulsó al 
acabar la guerra civil española a más de medio millón de 
personas, provocando un éxodo de desposeídos.

El 28 de enero de 1939 a las 2:20 de la tarde, María 
Zambrano emprendió su larga marcha junto a su ma-
dre, su hermana Araceli, el esposo de esta, y sus sobri-
nos. Su padre y referente, Blas Zambrano, había falleci-
do meses antes en una Barcelona que aún se resistía a los 
embates del cainismo nacional católico y fascista, que 
asediaba España. Una tierra convertida en cubeta de ex-
perimentación y amargo aperitivo de lo que vendría me-
ses más tarde, el 1 de septiembre de 1939: La barbarie, el 
fracaso de la razón ilustrada europea devenida en forma 
de Segunda Guerra Mundial, enajenación totalitaria y 
genocidio.

En el camino de la frontera con Francia junto a miles 
de exiliados, desterrados y pre-apátridas, Zambrano in-
tegrará un «ejército de hormigas en hilera» al modo ma-
chadiano, que recorrerá «la corteza blanquecina» de 
otro «olmo viejo, hendido por el rayo», en este caso una 
España roída por la muerte, la violencia y el fratricidio 
que la dejará invertebrada.

Una España convertida en tierra baldía, donde unos ce-
lebrarán la victoria pírrica y la dominarán, otros quedarán 
desposeídos de ella y por tanto desterrados, otros sepulta-
dos en ella, enterrados, y otros anonimizados en fosas co-
munes donde siguen a día de hoy a la espera de justicia.

En la despiadada fuerza centrífuga que arrojaba a in-
migrantes por el mundo, María Zambrano «hace cami-



24

Lucía Hernández Soler

no al andar» y se fija en los ojos abatidos de un cordero 
que un hombre porta a hombros: «Todos ellos son cor-
deros, a partir de entonces, chivos expiatorios de la 
historia»11.

Una revelación simbólica de lo español como chivo ex-
piatorio, donde Zambrano percibe la estafa de la razón 
ilustrada europea y la imposibilidad de una esperanza en 
el futuro como un horizonte alentador, y que impactó 
en toda una generación de exiliados en España a quienes 
posteriormente, Zambrano denominó «la generación 
del toro» de forma simbólica, aludiendo a la manse-
dumbre del animal y su vinculación con lo hispano y el 
sacrificio trágico.

Un éxodo de corderos y toros ante la barbarie, vícti-
mas de la irracionalidad, ángeles, como el ángel de la his-
toria de Walter Benjamín (1892-1940) con la cara mi-
rando al pasado en ruinas y donde el futuro es sólo una 
aspiración ilusoria.

Lo que a nosotros se nos presenta como una cadena de 
acontecimientos, él lo ve como una única catástrofe que 
amontona sin cesar ruina sobre ruina, arrojándolas a sus 
pies. Quisiera detenerse, reanimar a los muertos y recom-
poner lo destrozado. Pero desde el paraíso sopla una tem-
pestad que se ha enredado en sus alas, y es tan fuerte que 
el ángel ya no puede cerrarlas. Esa tempestad le empuja 

11. Amarís Duarte, O. (2021, 5 febrero). El exilio de María Zambrano. 
Ethic. https://ethic.es/exilio-maria-zambrano.



25

Prólogo

irresistiblemente hacia el futuro, al que vuelve la espalda, 
mientras el montón de ruinas, ante él, va creciendo hacia 
el cielo. Esa tempestad es lo que nosotros llamamos pro-
greso12.

Una irracionalidad devenida en guerra y violencia que 
conecta a Zambrano con Hanna Arendt (1906-1975), 
ambas con experiencias vitales paralelas ante el exilio, el 
totalitarismo aplastante, el género, y un presente des-
alentador donde, como apuntaba la filósofa alemana 
coe tánea de Zambrano en Hombres en tiempos de oscuri-
dad, a raíz del poema de Bertolt Brecht (1898-1956), 
asume que el devenir de la historia nos ha llevado a tiempos 
oscuros donde la sinrazón ha perdido el miedo y las 
víctimas, la esperanza.

Arendt y Zambrano, dos mujeres referentes en el pen-
samiento filosófico actual, coetáneas y de obras fronte-
rizas que nunca llegaron a coincidir, pero cuya reflexión 
ante el fracaso de la razón merece entrelazarlas, como 
simbólicos ángeles de la historia que fijarán su mirada 
en la devastación, el fracaso de la razón y el triunfo de la 
barbarie. Miradas diferentes y un sentido similar, el de 
la salvación.

12. Benjamin, W. (2021). Sobre el concepto de la historia y otros ensayos de 
fi losofía política, Alianza Editorial, págs. 71-72.


